# BIOETIKA

ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM

7. Eutanázia. A halál fogalmának biológiai, szociológiai és pszichológiai

meghatározása. A "jó halál" keresztyén-etikai megközelítése. A "Dignitas"

intézményi etika szempontjai. Az eutanázia-turizmus jelensége.

KOVÁCS SZABOLCS BABES-BOLYAI TUDOMÁNYEGYETEM

7.1. Az eutanázia fogalomköre

7.2. Palliativ és hospice szolgálat

7.3. Eutanázia intézetek

7.4. Erkölcsi megfontolások

7.1. Az eutanázia fogalmi meghatározása

# Az eutanázia görög eredetű kifejezés.

Két szóból tevődik össze. Az eu jelentése

**"jó"**, a **thanatos** jelentése **halál** (Rezi, 2005). A kifejezést W.E.H. Lecky angol filozófus használta először 1869-ben, innen számítják a köztudatban való elterjedését. A megnevezéssel ellentétben a gyakorlata már a görög és kultúrákban is ismert volt, ahol a könnyű, fájdalommentes, valamint a szerencsés, méltóságteljes halált jelentette. A náci Németországban a szó jelentése sajátos tartalommal telítődött: a testi lelki fogyatékosok, pszichikai betegek szervezett, szisztematikus kiirtását értették alatta, amely

életeket a "lebensunwertes Leben" gyűjtőfogalom alá vettek (Weber, 2001). Mit nevezünk halálnak? Az orvostudomány sokáig a szívműködés végleges leállását tekintette a halál beálltának. Utóbbi megfontolások alapján az agy



hatáskörébe tartozik (Gaizler, 2001).

után 3-4 perccel leáll az agyműködés és maradandó károsodás lép fel. A szív újraindítható akár 15 perc múlva is, de az agykárosodás miatt az életfunkciók nem összeegyeztethetők az élettel (Rezi, 2005). A Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma az eutanázia minden formáját elutasítja, ugyanakkor egyetért a terminális palliatív

medicína fogalmának bevezetésével. Ennek értelmében cél a végső,

gyógyíthatatlan stádiumba jutott beteg testi-lelki szenvedéseinek

csökkentése. A további kezelés alkalmazása vagy elvetése az orvos

tekintendő az ember központi szervének. A szívműködés leállta

Történeti fejlődés A keresztyén kultúrkörben a skolasztika és középkor évszázadaiban a terminus nem gyakran fordul elő. Nem volt téma. Hosszú betegségek nemigen voltak, súlyosak és

maga akarná is ezt, ha erre kérné, akkor sincs megengedve,

ha egy beteg már nem lenne képes élni" (Ep. 204,5=Pl 33,

### Augusztinusz: "nem szabad másvalakit megölni, még ha ő

fájdalmas haldoklás annál inkább. Akkoriban azonban elképzelhetetlen volt, hogy az ilyen embereket meg lehet ölni, vagy ők maguk

kívánhatják a halált (Weber, 2001).

940).

A 16. században Luther Mártonnál találkozunk egy meglepő megítéléssel, mely szerint az elmebeteg gyermeket, mint "boszorkányfajzatot" nem kell életben hagyni, hanem vízbe kell fojtani. Ez nyilván összefügg a kor betegségfelfogásával, mely szerint a szellemi fogyatékost az ördög megszállottjának tartották.

újkor folyamán gyakran előforduló tartalmak voltak (Weber, 2001). kazuisztikus betegségértelmezés mellett egyértelmű volt mégis, hogy az életet, a beteg embert, haldoklót tisztelet övezi és meg kell tenni érte ami megtehető helyzete mindent, jobbítására.

A modern eutanázia-mozgalom a 19.

elmebeteg hozzátartozói

század végi **szociáldarwinizmus** nyomdokain halad, majd az I. világháború

után **K. Binding** büntetőjogász írása jellemzően ismerteti azt a nézetet, miszerint

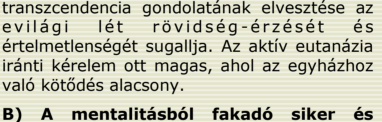
rendelkezhessenek az eutanázia felől. A

cselekedet a "megváltás" címet hordozza és csatlakozik hozzá a gazdasági-utilitarista

Ugyancsak ebben a korban Francisco

de Vitoria (1483-1546) tanításában azt találjuk, hogy nincs parancs a drága és költséges orvosság vásárlására a halál elkerülése érdekében. Az ilyen "kázusok"

magyarázat: a "hibás ember", az 🚟 "emberhüvely" csak fél, negyed, nyolcad erőt képvisel, gondozási költségei pedig magasak. A megsemmisítésnek Németországban kb. 70.000 áldozata volt Die Monatshefte (Weber, 2001). 1960 után az eutanázia mellett orvosi körökben foglaltak újra állást. A nagyagy nélkül született gyermekek megölését szabályozták, mivel ők már csak ösztönlényeknek számítanak W. Catel és P. Röttgen orvosok szerint. Az eutanázia térnyerésének magyarázata a jelenkori társadalomban



élvezőképesség korlátja. Az önmegvalósító ember a fizikai korlátok közé szorulva tétlenségre ítéltetett, fájdalmak terhelik és

C) A 21. században az emancipáció és a szabadságeszménynek csábító vonzása van: megélni még egyszer, utoljára az életünk és halálunk felett való

rendelkezés hatalmát, szabadságát.

értelmetlenné válik az élet.

nem számított gyilkosságnak.

A) a társadalomban eluralkodó vallástalanság, a hit elvesztése, a

Weber (2001) három szempontot említ.

Az eutanázia formái az eutanázia alatt gyógyíthatatlan beteg halálát tudatosan előidéző orvosi hozzájárulást értünk.

melynek során a gyógyíthatatlan betegségben szenvedő személy életét az orvos pl. halálos injekcióval kioltja. Ezt régen kegyelemölésnek nevezték (mercy killing), és

Az aktív eutanázia olyan beavatkozás,

A passzív eutanázia az életfunkciók fenntartását szolgáló orvosi berendezések, eszközök szolgálatának felfüggesztését l jelenti, azaz hagyják meghalni a pácienst. A személyi autonómia szempontjából három eutanáziatípust ismerünk:

nevezzük az öntudattal bíró személy kérését;

- önkéntelen (involuntary) eutanázia, ha a beteg kérése nélkül végzik, aki még

**önkéntes** (voluntary) eutanáziának

#### az, amikor a hozzátartozók kérésére történik, mert a beteg nem tud nyilatkozni.

- **nem önkéntes** (non-voulntary) eutanázia

- Az eutanázia vita tárgyát képezi ma is, mert mellette és ellene szóló érveket képvisel
- orvosi társadalom, az egyház, közvélemény.
- Az eutanázia törvényesítése

•PAS(physician assisted suicide):

#### •Washington-2008 •Hollandia -2001/2002

• Eutanázia: •Hollandia-2001/2002

•Belgium-2002

•Luxemburg-2008/2009

•Svájc-1937-1942

•Oregon-1997

öntudatánál van;

•Luxemburg-2008/2009



60 000 Pu

koftet diefer Erbkranke die Volksgemeinschaft auf Lebenszeit

Volksgenoffe das ift auch Dein Geld



### **K-MOOC ÓBUDAI EGYETEM**

7.1. Az eutanázia fogalomköre

7.2. Palliativ és hospice szolgálat

7.3. Eutanázia intézetek

7.4. Erkölcsi megfontolások

# BIOETIKA

haldokló, utolsó fázisban levő elkísérésére specializálódott

ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM

7. Eutanázia. A halál fogalmának biológiai, szociológiai és pszichológiai

meghatározása. A "jó halál" keresztyén-etikai megközelítése. A "Dignitas"

intézményi etika szempontjai. Az eutanázia-turizmus jelensége.

KOVÁCS SZABOLCS BABEŞ-BOLYAI TUDOMÁNYEGYETEM

7.2. A hospice szolgálat

személyek

ágazat. Különbséget kell tenni: a halálba

segítés és halálba kísérés minősége közt. A hospice szolgálat a kísérés **szolgálatát végzi**. Ez megegyezést mutat a keresztyén diakónia feladatvégzésével, melynek része a betegekkel, öregekkel való törődés, elkísérés egészen az élet utolsó pillanatáig.

feladata a fájdalmak csillapítása még akkor is, ha haldokló betegről van szó. Ide tartozik a **palliatív kezelés** fogalomköre, mely a fájdalom csillapítását jelenti akkor is, ha az a beteg korábbi halálához vezet. Ez kettős cselekedet, mely erkölcsi kérdéseket vet fel. A fájdalom csillapítása **elsődleges** a halál korábbi beállta

mellékhatás, és nem cél: elkerülhetetlen mellékeffektus. Itt tekintettel kell lenni az arányosság mozzanatára is. Egy csak túl enyhe fájdalomcsillapítás nem igazol egy hónapokkal korábban bekövetkező halált (Weber, 2001). A hospice szolgálat:



### hospice mobil team hospice nappali korház hospice házi gondozás

határ a tudat

•Szervezeti formái:

hospice-otthon

hospice-palliatív részleg

szervezet

• Eletminőség javítása, eutanázia és öngyilkosság elutasítása, betegek és hozzátartozóik tisztelete, ingyenesség, megkülönböztetés nélküli ellátás

•Haldokló, elsősorban daganatos betegek humánus gondozását végző

lehetséges, akkor segíteni kell a fájdalmat felszámolni, még akkor is, ha ez a teljes éberség csökkenéséhez vezet. A szenvedés krisztusi elhordozása méltóságteljes keresztyéni magatartás. Ez

azonban ritka kivétel marad. Nem lehet ezt

haldoklókkal folytatott interjúi alapján ismerteti. Elkülöníti a haldoklás fázisait, melyet a kísérő személynek ismernie kell, mert sajátos válaszokat igényel. A beteg mellett fontos támasz, ha a kísérő segít értelmet találni a haldoklásban, adott esetben segít túlmutatni rajta krisztusi hit által a feltámadás reménységét hirdetve (1Kor 15). A

A támogatás és kísérés szolgálatát

(1972)

az álláspontot mindenkitől elvárni.

Elisabeth Kübler-Ross

A **palliatív** gondozásban nem pontos

meghagyása a haldoklás fázisában. Emberi méltóság tudatosan vállalni az életet vagy annak végét. Mégis, ha a halál tudatos kibírása a fájdalmak miatt már nem

kikapcsolása

haldoklás legnagyobb szolgálata az lehet, ha hitre és reményre segít. A hospice szolgálatról ismeretterjesztő **VIDEÓ** megtekinthető.

# **K-MOOC ÓBUDAI EGYETEM**

7.1. Az eutanázia fogalomköre

7.2. Palliativ és hospice szolgálat

7.3. Eutanázia intézetek

7.4. Erkölcsi megfontolások

# **BIOETIKA**

KOVÁCS SZABOLCS BABEŞ-BOLYAI

Exit

ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM

7. Eutanázia. A halál fogalmának biológiai, szociológiai és pszichológiai

meghatározása. A "jó halál" keresztyén-etikai megközelítése. A "Dignitas"

intézményi etika szempontjai. Az eutanázia-turizmus jelensége.

7.3. Eutanázia intézetek

aki ezt kéri, illetve megfizeti.

ellenszolgáltatásként halálba segítik azt,

Közismert svájci klinika az

**Deutsche Schweiz**. 1982-ben alapították

Azokról az intézetekről beszélünk, melyek az adott ország törvényes keretei feltételeket teremtve,

Genfben, de elindítója Hedwig Zürcher, 1989-ben rákbetegségben meghalt tanítónő, aki az EXIT segítségével vetett véget életének. A szervezetnek azóta több, mint 100.000 tagja van. Sajátossága, hogy belföldi állampolgárokat csak fogad. Jelszavai: autonómia és emberi méltóság. Szolgáltatásai közt szerepel az orvosi ellátás utolsó stádiumban, palliatív gondozás, halálba kísérés, egyéni konzultáció, jogi tanácsadás. Az Exit koncepciója abból indul ki, hogy az végéhez érkező ember, vagy élete kilátástalan élethelyzetben levő személy művi úton ne kényszerüljön elviselni az életet. A szolgáltatások közt szerepel a fájdalom- és tünetkontroll is.



DIGNITAS

To live with dignity

To die with dignity

TUDOMÁNYEGYETEM

A zürichi **Dignitas** klinikát 1998-ban **Ludwig Minelli** az jogokban jártas ügyvéd. A svájci törvények megengedik az eutanáziát, amennyiben az nem önző célt szolgál. A meghalni kívánó

találkozik

konzultálhat két alkalommal, megerősítve szándékát. A felügyelő személy egy

személyzetével, orvost

a

választ,

Dignitas

akivel

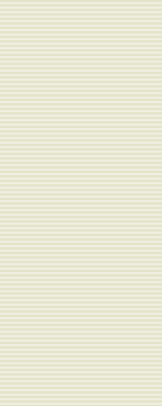
személy

állítja le.





már valóságos eutanázia-turizmusról beszél a sajtó. Összefoglaló VIDEÓ angolul, feliratozva.



## **K-MOOC ÓBUDAI** EGYETEM

# BIOETIKA

ÉLET-, CSALÁD-, EGÉSZSÉG- ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM

KOVÁCS SZABOLCS BABEŞ-BOLYAI TUDOMÁNYEGYETEM

7.1. Az eutanázia fogalomköre

7.2. Palliativ és hospice szolgálat

7.3. Eutanázia intézetek

7.4. Erkölcsi megfontolások

intézményi etika szempontjai. Az eutanázia-turizmus jelensége. 7.4. Erkölcsi és magatartási

7. Eutanázia. A halál fogalmának biológiai, szociológiai és pszichológiai

meghatározása. A "jó halál" keresztyén-etikai megközelítése. A "Dignitas"

### Foglaljuk össze az eutanázia pro és kontra érveit

megfontolások

# Eutanázia mellett szóló érvek

# Minden eszközzel életben kell tartani a gyógyíthatatlan

- beteget, akkor is, ha szenvedéseit hosszabbítjuk meg? Ha jogunk van az élethez, a halálhoz is jogunk van?
- Ki dönti el, hogy vállaljuk a kényszeréletet?

lehet ugyanezt a végén is?

van, kegyetlen dolog. Ha az életet meg lehet szakítni (abortusz) akkor miért nem

Életben tartani valakit akarata ellenére, mikor már halálán

- Megmenteni az embert és környezetét emberségesen a szenvedéstől.
- Az élet meghosszabbítása nem általános emberi törekvés.

Hogyan mondhatnánk le az élet fenntartásáról?

**Eutanázia ellen szóló érvek:** 

Milyen lelkiismereti döntéssel mondhatunk le a további

A szenvedőnek nem a halálba segítése az elsődleges, hanem a szeretet és a segítség megtapasztalása.

reményről?

sem javallott.

- Az orvosi látlelet fontos, de senki nem tudja pontosan megmondani, hogy merre alakul a ma emberének helyzete. eutanázia törvényesítésének nehézsége az, hogy
- visszaélésekre ad alkalmat. A halálvágy nem normális jelenség, ezért annak teljesítése
- sincs jogunk. Az orvosi hippokratészi eskü az élet védelméről és

Az élet Isten ajándéka, mi hordozzuk őt, ennélfogva kioltani

- gyógyításáról szól. Megszeghető az eutanázia esetében?
- Levonva néhány etikai következtetést: Sem a passzív, sem az aktív eutanázia

mindkettő az élet megrövidítéséhez járul hozzá.

emberi méltóságunkat megőrizve halunk meg.

megengedhető keresztyén etikai elvek alapján, mert

Az eutanázia megengedése csak akkor jöhet szóba,

ha az a szenvedéstől való megszabadítást jelenti és

A passzív eutanázia erkölcsileg elfogadhatóbb, mert

ugyanaz,

#### valakit meghalni hagyni nem hozzájárulni a halálba segítéshez, ami az emberölés

kategóriát meríti ki.

4. Az aktív eutanázia erkölcsileg megengedhetőbb, mert megrövidíti az értelmetlen szenvedést. Jobb egy halálos injekció, mint a hosszas szenvedés és

lelki-anyagi megterhelés a hozzátartozóknak.

Látható, hogy egyes pontoknál ellentmondás áll fenn és nehéz egyértelmű törvényt alkalmazni. Mégis,

néhány államban már bevezették az aktív halni segítés törvényi szabályozását, ami egyházi szempontból ember és társadalom elleni jogtalanság.

A Romániai Református Egyház

az egyházak álláspontjával a 3. pontban megfogalmazott nézőpont elfogadható.

felerősödő eutanázia-mozgalom társadalmi nyomására választ fogalmazó egyházi

enciklikában (1995) megismétli és megerősíti azt az álláspontot (1980), hogy aktív eutanázia a halni segítés

értelmében súlyosan sérti Isten

törvényét. Mindez arra válasz,

állásfoglalásokat ismertetjük.

Az alábbiakban a 20. század végére

II. János Pál az Evangelium vitae

Zsinatának bioetikai állásfoglalásában hasonlókat találunk (2010). Bibliai alapokra hivatkozva elutasítja az aktív eutanázia formáit, a passzív eutanázia részben elfogadott, ha azt a halál vállalásának jogaként értelmezzük. Az orvosi konzultáció szükséges minden ilyen esetben. Képviselhető halni segítés

A beteg emberi méltóságához tartozik,

A teológiai formula így fogalmazható:

Az embernek az a tehetetlensége, hogy a halált nem

tudja örökre föltartani, lehetővé tesz egy vétlen halni

hogy lemondhasson a vég nélküli kezelésekről és hagyják őt meghalni.

Ez azokra az esetekre vonatkozik, mikor a betegség már feltartóztathatatlan és a haldoklás a küszöbön áll. A beavatkozások leállításával nem a halál javára születik döntés, hanem lemondás a haldoklás

#### kimenetele, mégis erkölcsileg ez utóbbi vállalhatóbb.

ölni nem szabad, csak halni hagyni. Mindkét viszonyulásnak ugyanaz a

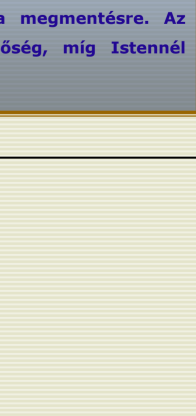
szembeszegüléséről.

hagyást. A tett és mulasztás nem mindig ugyanaz: annak oka és magyarázata az ember korlátoltságában van. Egy tett mindig elszámolható, egy mulasztás csak akkor, ha fönnállt a kötelesség és lehetőség a megmentésre. Az ember esetében ez korlátozott lehetőség, míg Istennél

privilégium (Weber, 2011).



II. János Pál pápa



# 1. 2. 3.